mời xem <đại kinh khoa chú> trang 270, hàng thứ nhất đệ nhất pháp hội thánh chúng

từ phần này chúng ta chính thức giảng đến kinh văn của bổn kinh đây là phẩm đầu tiên trong 48 phẩm

phẩm thứ nhất <pháp hội thánh chúng>

khoa đề (đoạn 1 lớn, trình bày về ngũ thành tựu)

chia thành 5 đoạn nêu 6 loại thành tựu

chỗ này có 5 đoạn. Đoạn thứ nhất

1. tín thành tựu

số 1 này là chữ mang tính mấu chốt bàn về chữ tín

quả thật chúng ta có thể thành tựu hay ko

quan trọng hàng đầu chính nằm ở chữ này

nếu ko có chữ tín này

mọi thứ đều ko thể thành tựu, toàn bộ là giả

chính ngay tiến sĩ thang ân tỉ còn nói

truyền thống văn hóa của chúng ta bị khoa học cản trở

đối với khoa học thì thứ đầu tiên ko phải là chữ tín, mà là nghi

trái ngược hoàn toàn

đây chính là tinh thần của khoa học

tất cả những gì được khoa học nói đến

chính là <nhất định phải có thứ gì đó chân thật>

<đem ra cho tôi xem>

ko đưa ra được thì coi như là giả

ko đủ chứng cứ

Thích Ca Mâu Ni Phật liệu có người này hay không?

liệu thật có tam hoàng ngũ đế chăng?

hay chỉ là truyền thuyết mà thôi

truyền thuyết thì rất đáng ngờ

ko dấy lên được niềm tin

khoa học là nền văn minh vật chất

tôn thờ văn minh vật chất

nhất định phải hy sinh văn minh về mặt tinh thần

đây là 1 vấn đề lớn mang tính lợi bất cập hại

kết luận cuối cùng của tiến sĩ thang ân tỉ

chính là hy vọng phải khôi phục lại nền văn minh tinh thần

văn minh vật chất chúng ta cũng ko thể ko cần đến

Vậy làm thế nào để có thể vẹn cả đôi đường?

hay nói cách khác, văn minh tinh thần

đối với cổ thánh tiên hiền, đối với tôn giáo

ko thể dùng thái độ hoài nghi

dùng tâm thái hoài nghi

thì toàn bộ đều bị xóa bỏ

nhất là đối với giáo dục truyền thống trung quốc

trong nền giáo dục này, cái được bàn đến là <kỳ nghĩa tự thấy>

nếu ko có lòng tin chân thành

quyết định ko để được định, ko thể khai ngộ

người chân thật có thể khai ngộ, có thể đắc định

họ đối với mọi thứ được học

nhất định là có niềm tin vững chắc

ko có mảy may hoài nghi nào

mới có thể học được

nếu như có tính đa nghi

muốn truy hỏi đến tận cùng

thì sở học của người đó sẽ bị bó buộc, bị giới hạn

giới hạn đồng nghĩa với niềm tin của họ đạt đến mức độ nào

đến mức nào thì họ ko thể tin được nữa

vậy thì lợi ích công đức ở phía sau họ sẽ ko có phần

vì thế kinh phật, khi mở bất kỳ 1 bộ kinh nào

câu đầu tiên là <như thị ngã văn>

tín thành tựu, như thị chính là tín thành tựu

ngã văn là văn thành tựu

chúng ta xem chú giải của niệm lão

<như thị ngã văn>

chỗ này bảo là <như thị>, chính là tín thành tựu

(các kinh đều dùng bốn chữ này để đặt ở đầu kinh)

hết thảy quyển kinh, khi mở ra, câu đầu tiên

nhất định là

<như thị ngã văn>

4 chữ này

do đâu mà có 4 chữ này?

(là do di giáo của đức Thế Tôn)

đây là giáo huấn của thế tôn thích ca mâu ni phật

(Khi Thế Tôn sắp nhập Niết Bàn)

khi ngài sắp thị hiện nhập vào niết bàn

chúng ta thông thường hay nói là nhập tịch, hoặc là tịch diệt

đức phật sắp rời xa chúng ta

ko còn trụ ở thế gian này nữa

đây chính là lúc ngài diệt độ

(A Nan buồn rầu chẳng kìm nổi)

a nan chỉ mới chứng sơ quả

định cùng với huệ chưa khai đủ mức

vì thế, khi thích ca mâu ni phật sắp rời khỏi nhân gian

a nan vô cùng đau lòng

cùng lúc đó, a nậu lâu đà liền nói với ngài

(Ðau buồn ích chi)

sự đau buồn của ông nào có tác dụng gì

phật giáo hóa chúng sanh đến thời kỳ này là viên mãn rồi

viên mãn thì ngài đương nhiên phải đi thôi

lúc này, ông nên đến trước đức phật

mà thỉnh giáo với ngài

hãy thưa hỏi phật 4 sự việc

1 trong đó là

hết thảy kinh, khi mở đầu thì nên viết thế nào?

a nan hỏi 4 vấn đề này

trong <giáo thừa pháp sổ> có

trong tư liệu tham khảo cũng có

câu hỏi đầu tiên

khi phật tại thế, chúng con lấy phật làm thầy

giờ phật ko còn nữa

chúng con biết lấy ai làm thầy đây

đây là việc đầu tiên

khai thị của phật bảo là <lấy giới làm thầy>

chỉ cần tuân thủ những giới luật do phật chế định ra

thì đó coi như đức phật còn tại thế vậy

thế hệ sau cũng có nói

<lấy giới làm thầy, lấy khổ làm thầy>

nếu 2 điều này ko thể nhẫn chịu

bạn sẽ chẳng thể có được lợi ích từ phật pháp

cũng ko vào nổi cửa phật

câu hỏi này rất quan trọng

vấn đề thứ 2

hỏi rằng <phật tại thế, mọi người nương vào phật>

cùng sống bên cạnh phật

khi phật ko còn tại thế thì chúng con biết nương vào ai

phật nói với mọi người nương vào tứ niệm xứ

trong tứ niệm xứ, đầu tiên là

<quán thân bất tịnh, quán thọ thị khổ>

<quán tâm vô thường, quán pháp vô ngã>

tâm của chúng ta phải an trụ vào tứ niệm xứ

đó cũng giống như cùng ở với phật vậy

tứ niệm xứ là trí huệ

vấn đề thứ 3

đối với những tỳ kheo ko giữ thanh quy, nhiễu loạn đại chúng

thì nên xử lý như thế nào

khi Phật còn tại thế do Phật

đến xử trí họ,

phật chế giới luật là để ràng buộc họ vào khuôn khổ

bây giờ sư phụ ko còn, phật ko trụ thế nữa

chúng con phải làm sao đây

phật dạy mọi người phép mặc tẫn

mặc tẫn tức là không cần để ý tới họ,

cứ mặc kệ họ, ko cần phải để ý họ làm gì

vấn đề sau cùng

tương lai khi kết tập kinh tạng

câu đầu tiên nên viết thế nào đây?

phật dạy ngài a nan, viết là <như thị ngã văn>

đây là tuân thủ theo di giáo của phật

chính là hỏi phật 4 việc này

1 điều sau cùng trong số ấy

chính là (đầu hết thảy các kinh nên đặt chữ nào?)

đoạn mở đầu cho tất cả kinh điển nên dùng chữ gì

(phật liền đáp rằng: nên để như thị ngã văn)

(Phật tại nơi nào đó, phương nào đó…6 sự việc)

chính là 6 loại thành tựu

(Ở đây, chữ ‘Ngã’ chỉ A Nan)

a nan là người phục giảng lại lúc kết tập kinh tạng

vì thế, trong nhà phật

bồi dưỡng pháp sư hoằng pháp lợi sanh

đều là từ việc phục giảng là huấn luyện thành

phương thức phục giảng này

bắt nguồn chính là từ a nan

khi a nan kết tập kinh tạng

là nói lại tất cả kinh

được thích ca mâu ni phật thuyết trong 1 đời

khả năng nhớ của a nan

thuộc hàng đệ nhất trong chúng tỳ kheo thời đó

giống như máy ghi âm thời nay vậy

nghe qua 1 lần là vĩnh viễn ko bao giờ quên

sức nhớ tốt đến nỗi ko thể tìm ra người thứ 2 nào khác

cho nên, kết tập kinh tạng mọi người liền mời a nan thăng tòa

nói lại tất cả kinh điển mà đức phật đã thuyết

có 500 vị a la hán tác chứng

đây là thính chúng của ngài

thính chúng là 500 vị a la hán

nếu ko có người nào phản đối

mọi người đều tán thành

như vậy thì mới được thông qua, và được viết lại thành kinh điển

nếu có 1 vị a la hán đề xuất ý kiến

nói với a nan, câu này tôi chưa hề nghe

hoặc là dường như ko phải nói như vậy

thì câu này sẽ bị lược bỏ

có thể lược bớt, chứ ko thể tăng thêm

tăng thêm là ý riêng của a nan, điều này ko được phép

như vậy thì mới chặt chẽ cẩn thận

mục đích là nhằm lưu lại cho hậu thế

khiến đại chúng đối với kinh phật sanh lòng tin

vì thế gọi là tín thành tựu

(ngụ ý pháp môn như thế ấy)

(chính do A Nan tôi được nghe từ đấng Thích Tôn)

(Câu này phá được nỗi nghi ngờ của người đương thời )

bởi vì trong lúc kết tập kinh tạng

đại chúng nảy sinh 3 điều nghi

thứ nhất là (nghi Phật sống lại)

a nan thăng tòa, được phật lực gia trì

tướng mạo vô cùng viên mãn

đại chúng vừa nhìn thấy

nghi ngờ ko biết đó có phải thích ca mâu ni phật tái lai ko?

đây là mối nghi đầu tiên

mối nghi thứ 2 là (nghi a nan thành phật rồi)

thứ 3, ko phải 2 điều trên

thì nghi rằng ko biết a nan có phải phật từ phương khác đến ko

a nan vừa tuyên bố <như thị ngã văn>

các mối nghi đều ko còn

(Nếu nghi rằng), đây là nghi hoặc

của người đời sau

(Phật thành đạo đã hai mươi năm A Nan mới xuất gia)

a nan chào đời ngay chính cái ngày phật thành đạo

lại qua thêm 10 năm nữa

a nan mới vâng mạng làm thị giả của phật

hay nói cách khác

phật giảng kinh được 30 năm

a nan mới trở thành thị giả của ngài (như vậy)

với những kinh phật dạy

trong 30 năm trước đó

a nan làm sao có thể nói là <tôi nghe như vầy> được

ở chỗ này, người xưa có 3 kiểu giải thích

1 là (triển chuyển văn)

là a nan nghe từ

các đại a la hán

hoặc từ các sư huynh

ngài là do nghe từ những người này

thứ 2 là (phật trùng thuyết)

đây là lúc a nan làm thị giả của phật

đề ra điều kiện

những kinh điển chưa được nghe trước đó

mong phật có thể thuyết lại cho ngài 1 lần

phật đã đồng ý

thứ 3 là (a nan tự thông)

chuyện này chúng ta có thể lý giải

đó chính là <kỳ nghĩa tự thấy>

(hết thảy chúng sanh đều có trí huệ đức tướng như lai)

chỉ cần bạn tu đến thanh tịnh bình đẳng giác

tự nhiên sẽ thông suốt

a nan là đại quyền bồ tát thị hiện

cũng ko phải người bình thường

cho nên, 3 cách nói này

đều có thể giải trừ nghi hoặc

phần sau có giải thích sơ 3 phần này

thứ nhất (triển chuyển văn)

trong kinh báo ân nói

những điều này đều có kinh điển làm y cứ

ko phải giảng 1 cách tùy tiện

(những kinh nào A Nan không được nghe trước đó )

(thì nghe từ các tỳ kheo khác hoặc nghe chư thiên nói)

chư thiên là thần hộ pháp

a nan nghe được từ họ

thứ 2 (phật trùng thuyết)

cũng được nhắc đến trong kinh báo ân

(A Nan tuân lệnh Phật làm thị giả)

(bèn xin 3 điều)

(điều thứ ba là những kinh chưa được nghe)

(xin Phật giảng lại. Phật chấp nhận)

điều kiện này có lẽ là chẳng thành vấn đề

thứ 3 (a nan tự thông)

(kinh kim cang hoa nói)

(A Nan đắc Pháp Tánh Giác Tự Tại tam muội)

đây là 1 loại công phu thiền định

định công này gọi là pháp tánh giác tự tại

(nên với những kinh chưa nghe, ngài tự có thể ức trì)

ngài có khả năng này

vì thế, khi kết tập kinh tạng

500 vị a la hán đối với a nan đều có lòng tin

cho rằng chỉ có ngài đứng ra phục giảng

viết lại làm thành kinh điển, lưu truyền cho hậu thế

vì thế, về sau trong phật môn

đại đức giảng kinh dạy học

đều dùng cách làm này để bồi dưỡng pháp sư

huấn luyện như thế nào

tuyệt ko có mở lớp chính thức dạy học

phật giảng kinh, những người này toàn là thính chúng của ngài

trong số thính chúng có 2 loại năng lực

có thể chọn làm pháp sư truyền giáo

1 loại là sức ghi nhớ bền bỉ

nghe qua 1 lần họ sẽ ko bao giờ quên

thứ 2 là khả năng lý giải tốt

vừa nghe đã hiểu ra ý nghĩa ẩn chứa trong đó

tức là sự thể hội nghĩa kinh của họ

sâu hơn, rộng hơn so với người khác

có 2 loại năng lực này

có thể được chọn làm nhân tài giảng kinh hoằng pháp

người như vậy được gọi là

người căn tánh lanh lợi trong số thính chúng

ở trung quốc, nền giáo học PHỔ THÔNG thôngthường là

nền giáo dục tư thục, thầy giáo

dạy cho các học trò có tuổi tác chênh lệch nhau

có những người bạn nhỏ khoảng 5, 6 tuổi

hoặc có những đứa trẻ lớn hơn ở độ tuổi 17, 18

những người này học cùng với nhau

khoảng hai, ba mươi người

có đủ 2 loại năng lực này

tức là nhớ dai, sức lý giải tốt

ko cần đông người, số ít thì khoảng vài người

vài người này, lão sư phải đặc biệt bồi dưỡng họ

vì họ có khả năng ấy

người căn tánh trung hạ sẽ ko có được năng lực này

ko có sức nhớ dai như vậy

cũng ko có khả năng lý giải tốt đến thế

thì dạy họ như thế nào đây

chỉ cần dạy họ đọc được sách, học biết chữ là được

tương lai trong sinh hoạt thường ngày

họ có thể dùng được là tốt rồi

đời sống sau này của họ có thể trở thành sĩ nông công thương

nếu họ ko thể trở thành tầng lớp trí thức

họ sẽ phải học làm công nhân, hay học buôn bán, học làm nông

họ sẽ biết cách xoay sở đối với những ngành nghề như thế

cái gọi là <con đường làm quan> là chỉ cho cán bộ công chức hiện nay

hoặc nói cho rõ ràng hơn 1 chút

chính là các cấp lãnh đạo của chính phủ

thời xưa, vị trí cao nhất là thừa tướng, là đại thần

đại thần chính là bộ trưởng các bộ

bộ trưởng và thứ trưởng, đây là đại thần

lãnh đạo các tỉnh, huyện bên dưới

đây là những người thuộc vào hàng ngũ người đọc sách

họ phải giúp vua trị vì đất nước

đây là người đọc sách

họ phải trải qua các kỳ thi quốc gia, hoặc thi tú tài ở huyện

sau khi đậu tú tài

quốc gia sẽ chu cấp cho bạn 1 phần

theo lời hiện nay gọi là tiền lương

nhà nước sẽ lo cho sinh hoạt cả đời bạn

vào thời đó

họ ko dùng tiền mà là dùng lương thực

mọi người xem trong <liễu phàm tứ huấn>

tiên sinh liễu phàm sau khi thi đỗ tú tài

mỗi năm, quốc gia chu cấp cho ông lương thực

đại khái khoảng hơn 90 thạch

hơn 90 thạch lương thực

nhiêu đó ông chắc chắn ăn ko hết

10 đấu là 1 thạch, 10 thăng là 1 đấu

vì thế, với số đó sẽ dùng ko hết

ăn ko hết, ông có thể đem đi bán

để dùng vào những mục đích khác

cũng tức là nói

có sự bảo đảm cho những nhu cầu sinh hoạt cơ bản của bạn

bạn có thể yên tâm lo đọc sách

tham gia kỳ thi của chính phủ

huyện thì tuyển tú tài, tỉnh thì tuyển cử nhân

hoàng thượng của cả nước sẽ đích thân

làm quan chủ khảo, xét tuyển tiến sĩ

theo lẽ thường, cầm được bằng cử nhân, hay tiến sĩ

đại khái đều là các cấp lãnh đạo của chính phủ

giống như thị trưởng huyện, bộ trưởng

hay thủ trưởng thời nay vậy

những người này phục vụ cho quốc gia

cơ duyên mỗi người ko giống nhau

phúc phận cũng khác

phúc mỏng

thì chỉ đỗ được tú tài, ko thể tiến lên thêm nữa

hơn 1 nửa đều làm công nhân viên chức

quan sứ, quan là quan chủ quản, lãnh đạo

sứ là giúp người khác làm việc

giống như trưởng phòng và nhân viên vậy

chức vụ của những người này chính là những người đi làm việc

phần này chiếm đa số

vì thế, căn tánh con người ko đồng

có quan hệ với đời quá khứ trước kia

nhưng người đọc sách nhiều

muốn vì quốc gia phục vụ cũng nhiều

vì sao? Vì cái ngành nghề này khá thoải mái

ko phải vất vả

làm ngành thuộc về nông công thương thì phải lao lực, dù rất vất vả

nhưng đều có thể làm giàu, đều có tiền đồ

vì thế người trung quốc gọi là phú quý

quý là có địa vị, phú là có tiền tài vây quanh

trong giới nông công thương thì có phú

người đọc sách thì có quý

địa vị càng cao

đãi ngộ của quốc gia dành cho bạn càng hậu hĩnh

chúng ta xem phạm trọng yêm

trong <nghĩa điền ký> có viết

ông làm đến chức thừa tướng

cũng chính là hiện nay gọi là tổng lý

bổng lộc của chức đó là cao nhất

ông dùng bổng lộc của 1 người

nuôi dưỡng cho hơn 300 gia đình

gồm có bạn bè thân thích, và những người khổ nạn

ông thảy đều chăm sóc

bản thân ông, cả đời trải qua cuộc sống đạm bạc

tiết kiệm để giúp đỡ người khó khăn

ấn quang đại sư trong văn sao vẫn thường

tán thán ông

cho rằng, trung quốc từ xưa đến nay

thành tựu lớn đầu tiên kể đến là khổng tử

người thứ 2 chính là phạm trọng yêm

chân thật là người đọc sách

thật sự là người có lòng từ ái

yêu gia đình của chính mình, yêu bà con láng giềng

yêu đại chúng xã hội

yêu quốc gia, yêu dân tộc

hơn nữa, thật sự còn hành động, chứ ko phải chỉ nói suông

vì thế, người biết tích đức, con cháu trong nhà đều tốt

ông làm đến thừa tướng, 5 người con trai của ông

trong đó 2 người con

cũng làm đến thừa tướng

1 người làm ngự sử đại phu

có người làm chức tổng đốc

2 người con trai làm đến thừa tướng

1 người làm ngự sử đại phu

đó là bậc quan quản lý cao nhất của đất nước

còn có 1 người con thì làm chức tổng đốc

đây là được nhìn từ nhân quả báo ứng

cả đời của phạm trọng yêm, từ hành nghi

khởi tâm động niệm đều ko đi ngược với

luân lý đạo đức

hậu thế của ông, qua nhiều thế hệ vẫn tốt

mãi cho đến hiện nay

hậu nhân của phạm gia đến hồng kông thăm tôi

còn mang theo gia phả của họ tặng cho tôi

đây là người có đại thành tựu

có thành tựu nhỏ kể đến là ông viên liễu phàm

đều là những bậc đáng được người tôn kính

đáng để người ta kính phục

hậu duệ của tiên sinh liễu phàm

viên gia cũng có liên lạc cho tôi

họ cũng mang gia phả đến tặng tôi

chúng tôi xem qua vô cùng cảm động

con cháu qua các đời

ko quên giáo huấn của tổ tông

sức mạnh của sự giáo hóa này

ảnh hưởng vô cùng sâu, vô cùng rộng

vì thế <kiến quốc quân dân, giáo học vi tiên>

đó là thật ko hề giả chút nào

người trung quốc thời xưa, chẳng luận là ở tầng lớp nào

ko 1 ai là ko hiểu về giáo dục

cũng ko có chuyện ko xem trọng giáo dục

trên thế giới có 4 nền văn minh cổ

3 trong số đó đã biến mất rồi

vì sao trung quốc vẫn tồn tại?

chính do người trung quốc hiểu được giáo dục

người trung quốc xem trọng giáo dục

người trung quốc thật sự từ nơi giáo dục mà hạ công phu

bởi thế, đời đời đều hưng thịnh

đời chúng ta thì khổ

do tiền nhân của chúng ta lơ là rồi

bất quá cũng là 5, 6 đời

sau khoảng cuối triều thanh

mọi người thấy các công cụ cơ khí

khoa học kỹ thuật của nước ngoài

bị những thứ này mê hoặc

cho rằng những thứ này hiếm lạ, mà trung quốc ko có

cho rằng nguyên nhân trung quốc suy yếu

đại khái chính bởi tổ tông đã dạy sai rồi

từ đó sinh ra nghi ngờ

từ sự nghi hoặc này, dẫn đến những khổ nạn phải chịu ngày nay

người có sự nhận biết đối với lịch sử trung quốc

am hiểu văn hóa

đó là tiến sĩ thang ân tỉ người ngoại quốc

và tiên sinh tôn trung sơn của trung quốc

hết sức đáng tiếc, tiên sinh tôn trung sơn qua đời quá sớm

nếu ông sống thêm 10 năm

trung quốc sẽ ko đến nỗi trở thành như hiện nay

chúng ta từ bài

diễn giảng <tam dân chủ nghĩa> của ông, xem thấy

1 đoạn văn tự

điều thứ tư trong chủ nghĩa dân tộc, ông trung sơn có nói

nước ngoài mạnh hơn trung quốc chúng ta

chỉ ở mảng chế tạo cơ khí và khoa học kỹ thuật

ngoài 2 mảng này ra

những thứ khác, ở bất kỳ phương diện nào

đều ko thể sánh với trung quốc

chẳng luận là học thuật, y dược, hay thủ công mỹ nghệ

đều ko bì nổi với trung quốc

vì thế, ông nói người trung quốc học theo người phương tây

chỉ cần học mảng chế tạo cơ khí

và khoa học kỹ thuật là đủ rồi

những mặt khác , trung quốc chúng ta có

đều hoàn thiện hơn họ

ko thể học theo 1 cách mê muội mù quáng được

hết sức đáng tiếc

sau tôn tiên sinh, ko còn người nói nữa

cũng mù quáng từ đó

đem trí huệ, lý niệm, phương pháp và kinh nghiệm

mấy ngàn năm của tổ tông trung quốc

đều xóa sạch cả rồi

cho rằng lão tổ tông đều là phong kiến

đều là mê tín

đều là lừa gạt lão bá tánh

nhằm củng cố chính quyền

đây là sự sỉ nhục lớn ko gì bằng đối với người xưa

trong số các bậc đế vương thời xưa, có những người

số này cực kỳ ít, đó là người thế nào

là những ông vua mất nước

chính là như mọi người hay nói

trong lịch sử trung quốc xem thấy

mỗi 1 triều đại đều có thời kỳ thịnh thế

thái bình thịnh trị

phong kiến mê tín sẽ ko thể đạt tới cảnh giới này

như mỗi triều đại thái bình thịnh thế của trung quốc

đều ko thể tìm thấy trong lịch sử nước ngoài

nước ngoài thì có cường thịnh

nhưng những chế độ đó quả thật là chuyên chế

đích thật ko xem lão bá tánh là con người để đối đãi

trung quốc ko có chuyện đó

trung quốc từ xưa đến nay,

mạnh tử đều nói <dân vi quý, quân vi khinh>

loại ý tưởng về dân chủ này

đã tồn tại ở trung quốc mấy ngàn năm

những người làm hoàng đế

họ ko thể ko thương dân

cũng ko thể ko chăm lo cho dân

chăm sóc người dân

khiến nhân dân đều được an cư lạc nghiệp

đều có thể trải qua đời sống hạnh phúc mỹ mãn

như thế nhân dân mới ủng hộ vua

vua thương dân

chân thật vì nhân dân mà phục vụ

vì thế mới có thể duy trì đất nước mấy trăm năm

truyền lại mười mấy, hai ba mươi đời

những chuyện này đều xem thấy trong lịch sử

vua mà ko như lời, tự tư tự lợi

ăn chơi phóng túng

bỏ bê triều chính, ko nghĩ cho nhân dân

nhân dân sẽ khởi nghĩa lật đổ vị vua đó

trong lịch sử trung quốc

thay triều đổi vị, hoàng đế cuối triều

chìm đắm trong thất tình ngũ dục

liền bị mất nước ngay

những chuyện thế này đều có trong lịch sử cả

vì vậy, chữ tín này quan trọng hơn bất cứ thứ gì

ngày nay, ko những trung quốc cần đến

mà toàn thế giới đều cần

xã hội trên toàn thế giới loạn rồi

chúng tôi mười mấy năm gần đây

tham gia hội nghị hòa bình của liên hợp quốc

đã thấy rất rõ ràng và tường tận

nguyên nhân khiến xã hội động loạn là do đâu

1 chữ thôi, chính là tín, mất đi tín tâm rồi

mất đi trên diện rộng

rất nhiều nhà lãnh đạo quốc gia đã đánh mất nó

chuyên gia học giả cũng mất

phần tử tri thức cũng mất

mất đi lòng tự tin

đánh mất niềm tin đối với cha mẹ

niềm tin đối với sư trưởng

đối với truyền thống, dân tộc

và cổ thánh tiên hiền

đối với tôn giáo cũng đã ko còn niềm tin nữa rồi

đây mới là nguyên nhân thật sự

nếu muốn hóa giải mọi xung đột

làm thế nào giúp nhân dân kiến lập lại tín tâm

trong tín tâm, thứ quan trọng đầu tiên chính là <yêu mình>

người hiện nay ko biết yêu mình

chỉ có người biết yêu mình thì mới hiểu được yêu người

vì sao giờ người ta ko còn lòng thương người nữa

vì sao lại oán hận người

do họ ko biết yêu lấy chính mình

chỉ biết bản thân phải hưởng thụ vật dục

hưởng thụ vật dục sẽ bào mòn sức khỏe của mình

sai rồi, bản thân hoàn toàn ko biết

giá trị quan của nhân sinh toàn bộ đều điên đảo cả rồi

cho rằng luân lý đạo đức là những thứ mà người xưa dùng để gạt người

đó là chuyên chế, là lời vô nghĩa

hiện nay người ko gạt người sao, bạn ko gạt người sao

những điều này đều là khởi nguồn tinh thần của khoa học

chẳng luận là người thế nào

tinh thần khoa học đã tồn tại 400 năm rồi

bạn có thể ko chịu sự ảnh hưởng của nó sao

bất tri bất giác đều bị ảnh hưởng hết rồi

đối với thứ gì cũng hoài nghi

chân thật khó tìm được 1 người ko nghi ngờ

như lão hòa thượng hải hiền ko nghi đối với mọi thứ đều ko hề khởi qua nghi hoặc kỳ thực, do thiện căn của người này sâu dày bạn lừa tôi, gài bẫy tôi, hãm hại tôi tôi vẫn ko nghi bạn vậy có bị thiệt hại gì ko? có thể trước mắt có chút thiệt hại nhỏ sẽ ko bị tổn hại lớn vì sao vậy? Người có thể tha thứ cho kẻ khác có thể nhẫn chịu sự sỉ nhục của người sẽ có phước nhẫn nhục nhằm tiêu nghiệp chướng nhẫn thứ người ko thể nhẫn chắc chắn sẽ có hậu phúc

bây giờ lừa người, gài bẫy người, hãm hại người

bản thân được 1 chút lợi nhỏ

món lợi nhỏ ấy có hưởng cũng chẳng hưởng được bao lâu

rồi cũng hết, nhưng lại ôm tội vào mình

gặp phải duyên, chắc chắn phải lãnh báo ứng

nghiệp nhân quả báo chẳng sai 1 ly

người học phật ko thể ko biết

chúng ta xem tiếp

(‘Như thị’ là Tín Thành Tựu )

(là điều đầu tiên trong sáu thứ thành tựu)

chúng ta có thể nói

đó là điều đầu tiên trong tất cả thành tựu của thế xuất thế gian

tín đứng đầu, người trung quốc vô cùng chú trọng

bạn xem, trong ngũ thường nó là nền tảng

từ trên phương diện ngũ thường mà nói

trong nhân nghĩa lễ trí tín

tín đức là đức cơ bản nhất

có tín mới có trí huệ

có trí huệ mới có lễ

có lễ mới hiểu được chánh nghĩa

có chánh nghĩa mới có lòng từ bi

mới có thể yêu mình yêu người

vì thế, tín đức là nền tảng cơ bản của ngũ thường

tựa như tòa nhà 5 tầng thì nó là tầng 1 vậy

ko có tín, toàn bộ nhân nghĩa lễ trí cũng ko còn

bạn nói xem, tín quan trọng nhường nào

các bậc tổ sư đại đức thuở trước lấy ngũ giới hợp với ngũ thường

đây là những giới căn bản của phật

lấy giới ko sát sanh hợp với nhân

người nhân yêu người, sẽ ko hại người

ko sát sanh là nhân, ko trộm cắp là nghĩa

ko tà dâm là lễ, ko uống rượu là trí

ko vọng ngữ là tín

tu hành phải bắt đầu tu từ chỗ nào

từ ko vọng ngữ mà khởi, đây là sự thật

có thể cả cuộc đời ko lừa gạt người khác

ko nói lời giả dối

người này là người có đức hạnh

người như vậy là 1 người lương thiện

nhà phật bảo là thiện nam tử, thiện nữ nhân

những người này tu hành có thể chứng quả

họ ở cõi đời này

chẳng luận làm việc ở 1 nghề nghiệp nào, đều sẽ có thành tựu

vì sao vậy? Vì họ có thành tín

chữ tín này quan trọng

(Trí Ðộ Luận nói)

(Biển cả Phật pháp, tin thì vào được)

phật pháp rộng lớn ko có ngằn mé

ví nó như biển lớn

ai có thể vào được

người có tín sẽ vào được

hoài nghi quyết định ko thể nhập vào

dẫu phật bồ tát có đến dạy bạn cũng chẳng ích gì

bạn hoài nghi, ko tin tưởng

đây là hiện tượng của thời đại hiện nay

sự truyền thừa phật pháp và thánh học gặp khó khăn chính ngay điểm này

ai có thể thừa truyền đây

người có đủ thành tín có thể thừa truyền

người thành tín biết đi đâu để tìm bây giờ?

có người như thế chăng? Có, có người thành tín

những người thành tín này

tôi tin đều là người tái lai

chư phật bồ tát, bậc đại thánh đại hiền

đến thế gian này để cứu khổ cứu nạn

họ lại trở về cõi người rồi

bất kể họ có học hay ko

nhưng loại người này chính là thật thà

nghe lời

nghe lời phải tin thì họ mới nghe được

ko tin ắt sẽ ko nghe

có tin họ sẽ nghe theo

ko những nghe, họ còn thật làm

vì thế, thời này muốn rao truyền pháp thánh hiền

truyền pháp của chư phật, phải là người thế nào

phải thật thà, nghe lời, thật làm

thật thà, nghe lời, thật làm chính là chữ tín này

họ có lòng thành tín

thành tín là từ trong chân tâm lưu xuất ra

vọng tâm lưu xuất ra

là hư ngụy, là vọng ngữ

chúng ta nhìn người phải từ chỗ này mà nhìn

biết được những người nào có thể có thành tựu

người nào rất khó thành tựu

phía sau lại đưa ra

những điều được nói trong kinh hoa nghiêm

(Tín là tay, như người có tay)

(đến chốn trân bảo, tùy ý nhặt lấy)

cũng tức là nói người đến được núi báu

bạn có tay bạn sẽ lấy được

có thể có được

nếu ko có tay

bạn sẽ không được thứ gì

núi báu dẫu có nhiều trân bảo đến đâu

bạn ko có tay bạn sẽ chẳng lấy được gì

dùng điều này để làm ví dụ

(Rõ ràng, tín là cửa đầu tiên để nhập pháp)

(bỏ tín thì không cách nào nhập được)

pháp này là phật pháp

cũng là truyền thống văn hóa trung quốc

và pháp được lưu lại bởi cổ thánh tiên hiền

cửa đầu tiên để nhập pháp, đây là môn đạo thứ nhất

cánh cửa đầu tiên này ko qua được

vậy phía sau cũng chẳng còn cách nào

đều ở ngay chữ tín này

chúng ta học phật, chúng ta cầu vãng sanh

chữ tín này lại càng quan trọng hơn

điều kiện vãng sanh có 3 chữ là tín nguyện hạnh

bạn chắc chắn có thể vãng sanh

ngẫu ích đại sư nói rất hay

có tín, có nguyện chính là tâm vô thượng bồ đề

đây là điều kiện nhất định phải có đủ

để vãng sanh về thế giới cực lạc

người có tín, có nguyện ắt được vãng sanh

vãng sanh đến thế giới cực lạc, phẩm vị cao hay thấp

đó là do công phu niệm phật sâu hay cạn

sự niệm phật này là nhất hướng chuyên niệm

niệm phật là phải bàn đến công phu

ko phải nói đến biến số ít hay nhiều, ko nói thứ này, là nói về công phu

Công phu là gì? Công phu là có thể buông xả đây là công phu nhất hướng chuyên niệm, vạn duyên buông xả, đây là công phu sâu niệm 1 câu phật hiệu, niệm 10 câu phật hiệu ngang ngửa với 1 người bình thường niệm 1 vạn câu niệm 1 vạn tiếng, hay niệm 100 vạn tiếng cũng ko bằng họ niệm nhiều như vậy nhưng chẳng buông xả vẫn còn lưu luyến đối với thế gian này do đó, công phu sâu hay cạn có thể nói là ở tâm địa thanh tịnh bình đẳng, đấy là công phu người niệm phật nhất định trong tâm chỉ được có a di đà phật ngoại trừ a di đà phật ra, cái gì cũng ko có hải hiền lão hòa thượng biểu pháp cho chúng ta người niệm phật ở cuộc đời này xem hết thảy mọi người đều là a di đà phật ta tôn kính a di đà phật biểu hiện ở chỗ nào biểu hiện đối với tất cả người, việc, vật hết thảy người, hết thảy việc, hết thảy vật toàn là a di đà phật a di đà phật là tự tánh tự tánh năng sanh vạn pháp vạn pháp chính là tự tánh ko mảy may sai biệt có như vậy mới có thể nhập phật cảnh giới công phu này sâu, 1 niệm là có thể vãng sanh 1 ngày niệm 10 vạn tiếng phật hiệu niệm 20 vạn tiếng phật hiệu nhưng đối với thế gian này vẫn luyến tiếc vẫn tham luyến đối với cái thân này lưu luyến thân thể, tham sống sợ chết lưu luyến cuộc đời này, trong tâm ko buông xả loại người này ko thể vãng sanh, họ có chướng ngại trong chiếc đĩa này chiếc đĩa của hải hiền lão hòa thượng mọi người hãy dụng tâm mà quan sát ngài nói ra bao nhiêu câu khuyên người niệm phật <niệm phật là thật> <những thứ khác đều là giả> lời này ngài nói biết bao lần đây là khẩu đầu thiền của lão hòa thượng chẳng luận là người nào đều khuyên bạn phải niệm phật <hãy niệm phật đi>, ngoài ra chẳng còn lời nào để nói nữa bạn xem, tín tâm của ngài viên mãn trọn vẹn đến thế ngài trải qua đời sống ở đâu? ngài sống ở thế giới cực lạc thế giới cực lạc ở đâu? Chính ngay trước mắt vì sao lại nói ngài sống ở thế giới cực lạc vì ngài ko hề khổ, ko có phân biệt người ko có tốt xấu, là bình đẳng việc cũng ko có tốt xấu, vạn pháp bình đẳng vì sao? Mọi thứ coi như không hết thảy pháp, thiện pháp coi như không mà ác pháp cũng coi như không

không với không thì ngang nhau tại sao lại thế? Vì nó vốn ko tồn tại trong đại thừa giáo, phật nói với chúng ta mọi pháp do nhân duyên sanh ra pháp do duyên sanh thì ko phải thật lại huống hồ nhà khoa học ngày nay cũng nói hết thảy hiện tượng của toàn thể vũ trụ đều là từ trong hiện tượng dao động mà sản sinh ra sự rung động của toàn vũ rụ tựa như lúc chúng ta bắt mạch vậy, mạch đang đập tần suất dao động này là 1 giây có 2100 ngàn tỷ lần cũng chứng tỏ muôn hình vạn tượng của toàn bộ vũ trụ đều ở trong trạng thái của 1/2100 ngàn tỷ của giây này dưới tần suất này sanh ra huyễn tướng mỗi 1 huyễn tướng đều độc lập ko có 2 huyễn tướng nào giống nhau cho nên kinh kim cang nói với chúng ta <phàm những gì có hình tướng, đều là hư vọng> đã là hư vọng, thì phải nên buông xả vì sao phải buông xả? Vì nó ko thật vậy cái gì là thật? Tự tánh là thật tự tánh ko tịch vĩnh hằng bất diệt, tự tánh năng sanh vạn pháp nó sống động linh hoạt tuy sanh hết thảy vạn pháp tất cả vạn pháp, đương thể tức ko, liễu bất khả đắc bạn thử nghĩ xem 2100 ngàn tỷ lần trong 1 giây vậy thì 1/2100 ngàn tỷ bạn làm sao có thể khống chế được làm sao nắm bắt làm sao có thể đạt được chứ vì thế, xin nói lời thật với bạn đương thể tức ko, liễu bất khả đắc nếu bạn thật sự hiểu rõ ràng, minh bạch rồi bạn sẽ buông được tham sân si mạn nghi trải qua tháng ngày đều là tùy duyên, cái gì cũng tốt chính mình ko bao giờ nói thích cái này, ghét cái kia, ko có chuyện đó vạn pháp bình đẳng, bạn sẽ tự tại biết bao đây gọi là giải khai rồi giải khai tức là vượt thoát mọi khổ ách thoát khỏi 6 nẻo, thoát khỏi 10 pháp giới vãng sanh đến thế giới cực lạc ko cần a di đà phật gia trì bạn cũng có thể vãng sanh vào cõi thật báo trang nghiêm vì sao? Vì cảnh giới của bạn giống như ngài vậy

tự nhiên sẽ cảm ứng đạo giao đây là lời mà trong đại thừa giáo thường nhắc nhở

thường cảnh tỉnh chúng ta

hết thảy chúng sanh vốn dĩ là phật

mọi cảnh giới chính là thế giới cực lạc

tiếp theo là (hựu vi nhiếp pháp chi thượng thủ)

pháp là đại thừa, nhiếp là thâu nhiếp, là giữ lấy

lãnh hội được pháp của như lai đại giác

thượng thủ tức là chủ yếu

thứ quan trọng chính là tín

(nên có câu: ‘Vừa vào cửa Tín)

(liền lên địa vị Tổ)

bạn chỉ cần chân thật có tín tâm

bạn liền cách phật ko xa

địa vị tổ chính là thành phật

đại triệt đại ngộ, minh tâm kiến tánh đã ko còn xa

có thể thấy chữ tín này rất quan trọng

hiện thời, lão sư ko còn

trưa hôm nay, trong nước có 1 số bạn bè đến thăm tôi

có 2 vị nói trước đây đã từng đến thăm tôi

nhưng tôi đều ko nhớ ra

tôi với họ nói đến tầm quan trọng của tín tâm

học phật phải từ chữ tín mà vào cửa

<tín là mẹ các công đức, là nguồn gốc của đạo>

khởi nguồn để vào đạo

có thể sanh ra hết thảy công đức

đặc biệt phải kiến lập lòng tự tin

hôm nay, chúng tôi lấy 2 bản tư liệu được phiên dịch

của tiến sĩ thang ân tỉ gửi cho họ

khuyên họ hãy nghiêm túc nghiền ngẫm đọc

vì sao? Vì sẽ giúp chúng ta xây dựng lòng tin

có lòng tin với chính mình

có lòng tin với phật pháp

có lòng tin với truyền thống trung quốc

có lòng tin với quốc gia

có lòng tin với lãnh đạo tập chủ tịch

đất nước chúng ta liền được cứu

trung quốc được cứu, thế giới được cứu

căn nguyên chính ngay chữ tín này

điều này quan trọng biết bao

xem tiếp 1 đoạn bên dưới

(Chữ ‘Như thị’ còn chỉ cái thể của điều được nghe)

(tức là Lý Thể của Thật Tướng)

(diệu lý của thật tướng, xưa nay chẳng biến đổi nên nói là ‘Như’)

(Ðúng như lý mà nói nên bảo là Thị)

cái ý này giảng ra sẽ rất sâu

chữ đầu tiên khi mởi quyển kinh ra chính là <như thị>

như thị có ý nghĩa thế nào

như thị ý chỉ cho tất cả pháp được thuyết trong bộ kinh này

những pháp này từ đâu mà có

thể và lý thể

được nói căn cứ vào đạo lý gì

cái lý này chính là chân tướng sự thật

thật tướng chính là chân tướng sự thật

chân tướng sự thật của vũ trụ

chân tướng sự thật của sinh mạng

chân tướng sự thật của vạn pháp

và chân tướng sự thật của chính chúng ta

phật pháp nói đến cái gì? Chính là nói cái này

rời khỏi chân tướng sự thật thì lấy đâu ra phật pháp nữa chứ

chân tướng sự thật này, xưa nay ko đổi, nên gọi là như

chỉ có 1 sự việc này

như như bất biến, như như bất động

là thật tướng lý thể, thật tướng diệu lý

diệu có ý nghĩa gì

diệu ý là năng sanh vạn pháp

vạn pháp sở sanh cùng với lý thể của cái năng sanh

ko hề chướng ngại nhau

ở đâu vậy? Chính ngay trước mắt

cực kỳ đáng tiếc là chúng ta ko nhìn thấy

chúng ta ko nghe được, cũng nghĩ ko nổi

trước giờ chưa hề rời xa

giảng đến chỗ này

tôi thường hay dùng màn hình ti vi để làm ví dụ

ngày nay, chúng ta thường đối diện trước màn hình ti vi

dùng màn hình để ví dụ cho lý thể của thật tướng

dùng hình ảnh để ví cho

diệu lý của thật tướng, diệu

diệu là gì? Là nó có thể hiện tướng

dẫu hiện tướng, lại ko chướng ngại đến lý thể

chẳng chút mảy may trở ngại đến lý thể, diệu!

chúng ta nhìn thấy những sắc tướng trên màn hình

màn hình liệu có sắc tướng thật ko?

chúng ta biết rõ là ko có, vì sao?

chúng ta nhấn nút tắt 1 cái là chẳng còn gì

thứ nhìn thấy chỉ còn màn hình, ko có sắc tướng

chúng ta lại nhấn 1 cái, mở ti vi lên

sắc tướng lại hiển hiện

nó có gây trở ngại cho màn hình ko

1 chút trở ngại cũng ko có

chúng có thể lặp chồng lên nhau

tuy là chồng chéo lên nhau, nhưng cái nào làm việc của cái ấy

màn hình năng hiện, sắc tướng sở hiện

năng hiện và sở hiện là 1 ko phải 2

nếu chúng ta có thể xem ti vi như vậy thì sẽ khai ngộ

có thể minh tâm kiến tánh, có thể thành phật

đây là sự thật, ko hề giả

người hiện nay ko biết xem

ko biết xem nên chỉ xem mỗi sắc tướng

sắc tướng cười họ cười

sắc tướng khóc họ khóc

bị lay chuyển theo hình ảnh, như thế thì ko diệu rồi

thì thế nào? Thì sanh phiền não

rồi tạo nghiệp luân hồi

cho nên, người lãnh hội được, thế bạn có biết ko?

chân thật biết cách, xem ti vi cũng có thể thành phật

xem ti vi hay niệm a di đà phật

hay đọc kinh vô lượng thọ

hay đọc kinh hoa nghiêm đều như nhau cả

có thể thành vô thượng đạo

chỉ là có biết cách xem hay ko thôi

tôi tin có người biết cách xem, số ít người

họ biết xem họ cũng ko nói với bạn

diệu lý thật tướng xưa nay ko đổi

nó ko có ko gian, nó ko có thời gian

nó chính ngay trước mắt

3 ngàn năm trước ở ngay trước mắt

3 ngàn năm sau vẫn ngay trước mắt

hay nói cách khác, nó ko tồn tại ko gian

cũng ko tồn tại thời gian

ko có thời gian

nghĩa là ko có quá khứ, hiện tại, tương lai

ko có ko gian đồng nghĩa ko có khoảng cách

ko có 4 phương, 4 góc hay phương trên dưới

đó gọi là như, như lý mà nói

đem cái thật tướng này nói ra

đó gọi là thị, ko hề nói sai

(Với bản kinh này, Ngẫu Ích đại sư bảo)

đây là những lời của ngẫu ích đại sư

trong a di đà kinh yếu giải

(Nương theo lý Thật Tướng niệm Phật cầu sanh Tịnh Ðộ)

(quyết định chẳng sai, nên bảo là Thị)

chúng ta cần phải làm rõ ràng

sáng tỏ cái lý này

nếu tín tâm đối với tịnh độ là thật

nghĩa là trong niềm tin ấy ko có chút mảy mảy hoài nghi nào

phải nhìn từ chỗ nào vậy? Đó là bạn thật sự có thể buông được xuống

nếu bạn có cái tâm ngờ vực, bạn sẽ ko buông nổi

chân thận buông xả, ấy là bạn thật tin

thế nào là tin? Giữa bầu vũ trụ này

hết thảy muôn hình vạn tượng

đều đang biến hóa trong từng sát na

chẳng có thứ nào bạn có thể có được

bao gồm cả thân thể, ko thể có được nó

vậy nên dùng thái độ gì để trải qua cuộc sống này đây

hết thảy nên thuận theo tự nhiên

như thế thì hoàn toàn đúng

cái tâm thuận theo tự nhiên là chân tâm

tâm mà thuận theo tự nhiên

sẽ ko khởi tâm động niệm

ko có phân biệt chấp trước, mọi thứ đều thuận theo tự nhiên

có 1 ý niệm phân biệt chấp trước

khởi tâm động niệm, nghĩa là ko tự nhiên rồi

tự nhiên thì tốt

tự nhiên mới tương ứng với như thị

ko tự nhiên thì ko tương ứng với như thị

cho nên, niệm phật cầu sanh tịnh độ

quyết định ko sai

bạn mà thực hiện câu này 1 cách viên mãn trọn vẹn

thì phút chốc là thành tựu thôi

(Do diệu lý Thật Tướng)

(chỉ là tự tánh của một niệm tâm hiện tiền)

diệu lý thật tướng là gì

chính là mang ý nghĩa của trước mắt và ngay lúc này

tự tánh của 1 niệm tâm là bản thể

tự thể của 1 niệm tâm

thứ này là thật, nó năng sanh năng hiện

hiện ra thứ gì? Chính là toàn bộ vũ trụ

toàn bộ vũ trụ chính là tự tánh của 1 niệm tâm

hay tự hiện của 1 niệm tâm

hay năng sanh của 1 niệm tâm

toàn vũ trụ ở trong thuật ngữ của phật pháp

gọi là 10 pháp giới y chánh trang nghiêm

là sở sanh sở hiện của 1 niệm tâm

là sở biến của a lại da

a lại da là vọng tâm

chân tâm năng sanh năng hiện

vọng tâm đem nó biến thành 10 pháp giới

biến thành lục đạo luân hồi

nếu ko có vọng tâm

10 pháp giới, và 6 nẻo thảy đều ko còn, là giả

sạch sẽ vắng lặng

chỉ còn lại điều gì

là cõi thật báo trang nghiêm

cõi thật báo trang nghiêm là sở hiện của 1 niệm tâm

10 pháp giới, 6 nẻo luân hồi

cộng thêm a lại da

là sở biến của 1 niệm vọng tâm

vọng tâm đem chân tâm và nhất chân pháp giới

biến thành 10 pháp giới, biến thành 6 nẻo luân hồi

ở trong này bạn nhất định phải biết

dẫu 10 pháp giới hay 6 nẻo

liệu có thể nói nó là nhất chân pháp giới ko

có thể, buông bỏ vọng tâm thì chính là nó

10 pháp giới, 6 nẻo

là hiện tượng được sanh ra khi vọng tâm

bóp méo đi chân tâm mà thôi

vừa buông bỏ vọng tâm, chân tâm liền hiện tiền

vốn dĩ chính là nhất chân pháp giới

chúng ta trong tịnh độ thánh hiền lục có thấy qua

kể về người nào thì tôi quên mất rồi

đại khái vào khoảng hơn 60 năm trước

lúc tôi mới học phật

thích xem những loại thế này

người vãng sanh này, phật đến tiếp dẫn ông

người bên cạnh có hỏi thế giới cực lạc ở đâu vậy

<sát bức vách kìa>, thế là ông ra đi

thế giới cực lạc ở đâu? ở ngay gian nhà chính

những lời này là thế nào vậy? Ý là chính ngay chỗ này

thật khó hiểu

chúng tôi dùng ti vi để ví dụ thì bạn sẽ hiểu thôi

thế giới cực lạc ở đâu? Chính ngay tại chỗ này

nhấn nút chuyển màn hình là phút chốc ngay trước mặt rồi

chính ngay lúc này đây

đây là hoàn toàn nói sự thật với bạn

những năm qua, chúng tôi đề xướng

phật sự tam thời hệ niệm

âm dương lưỡng lợi

trong khai thị của thiền sư trung phong có 1 câu nói

(tâm ta tức a di đà phật)

(a di đà phật tức tâm ta)

(nơi này là tịnh độ)

(tịnh độ chính là nơi này)

ý nghĩa của 2 câu này rất sâu

2 câu này đã nói ra thật tướng

chân tướng sự thật đều nói ra rồi, tuyệt diệu thật!

đều ko rời 1 niệm

chư phật sát độ, 10 pháp giới y chánh trang nghiêm

đều từ 1 niệm tâm biến hiện ra

1 niệm này là niệm thuần chân ko vọng

thì chính là thế giới cực lạc, là thật báo trang nghiêm độ

nếu chen vọng tâm vào thì trở thành a lại da

liền biến thành 10 pháp giới, biến thành lục đạo

đây là chân tướng sự thật

nên bên dưới lại nói tiếp

(Do diệu lý Thật Tướng)

(chỉ là tự tánh của một niệm tâm hiện tiền)

chẳng nói sai chút nào

(chẳng sanh, chẳng diệt, chẳng đi, chẳng đến)

(trạm nhiên, thường trụ, nên nói là Như)

cái ý này nói thật sâu

tự tánh của 1 niệm tâm, hay bản thể

chẳng sanh chẳng diệt chính là ko sanh ko diệt

ko có đến đi

ko có đến đi tức là ko có ko gian

ko có khoảng cách, ko có trước sau

trước sau là thời gian

quá khứ, tương lai là thời gian

thế giới này, hay phương khác là ko gian, đều ko tồn tại

thời gian, ko gian

là 1 loại nhận thức sai lầm của phàm phu chúng ta

căn bản ko có sự thật này

trong <bách pháp minh môn luận> của đại thừa

đem thời gian, ko gian

xếp vào pháp hành ko tương ứng

pháp hành ko tương ứng có 24 loại

ko tương ứng có nghĩa là gì vậy?

dùng lời hiện nay mà nói

chỉ là 1 khái niệm trừu tượng

ko có thật, ko tìm thấy được thực thể

hoàn toàn là khái niệm trừu tượng

liệu có cái pháp này ko

có, ko thể nói là ko được

nhưng nó ko phải thật

hiện tượng vật chất, hiện tượng tinh thần nhờ nương vào đó mà khởi lên

khái niệm trừu tượng thì cái gì cũng ko có

vậy nó sanh ra từ đâu?

có thể nói là từ trong nhận thức sai lầm mà sanh ra

nhưng tìm ko thấy được thực thể của nó

lặng trong thường trụ, đó là tự tánh

hơn nữa còn như như bất động

nó tồn tại ở đâu

nó có mặt ở mọi nơi, mọi lúc

nhưng 6 căn của chúng ta ko tiếp xúc được

mắt ko nhìn thấy, tai ko nghe được

ngay cả tâm cũng nghĩ ko ra

6 căn của chúng ta, mắt tai mũi lưỡi thân

còn có ý thức

hoàn toàn ko thể khởi tác dụng với nó

thực tế mà nói, ko phải là ko thể khởi tác dụng

chỉ do hiện nay, căn tánh của chúng ta bị mê rồi

mê mất đi bản năng

nhất định phải phá mê khai ngộ được rồi

thì 6 căn của chúng ta mới có thể thấy được

mắt có thể thấy, tai có thể nghe

đó là gì thế? Là thiên nhãn, thiên nhĩ

thiên là thiên nhiên, hay nói cách khác, là bản năng

khôi phục lại bản năng của 6 căn

mũi có thể ngửi, lưỡi có thể nếm

thân có thể chạm đến, có thể cảm nhận được

ý có thể duyên, có thể nghĩ được

vào lúc nào thì làm được việc đó

trong đại thừa giáo, phật thường nói... là từ bát địa trở lên

chúng ta chứng được tới bát địa, cửu địa

liền nhìn thấy, liền nghe được

chính ngay trước mắt, đồng nghĩa nói đến cái gì thế?

chính là chúng ta đều thấy được hiện tượng dao động

trong 1/2100 ngàn tỷ của giây

đây là tự tánh của 1 niệm tâm

ko sanh ko diệt, chẳng đến cũng chẳng đi

lặng trong thường trụ, bạn thấy rồi

nhà khoa học hiện nay

đã bỏ ra biết bao tâm sức

1 đời tiếp nối 1 đời suốt 400 năm qua

mới khám phá được hiện tượng vật chất

chúng ta ko thể ko bội phục họ, họ cũng là phàm phu

dùng kỹ thuật khoa học vạch trần được câu đố về vật chất

cùng với bí mật giữa vũ trụ này

chúng ta ko thể ko khâm phục họ

phơi bày ra điều gì? Đó là tướng giả

ko phải thật

vì thế nhà khoa học tuyên bố

căn cứ vào những phát hiện mà họ nghiên cứu được

thế giới này căn bản

ko hề tồn tại vật chất

vật chất là gì

vật chất là huyễn tướng do cách nhìn sai lệch của chúng ta

ko phải thật, căn bản ko hề có

vốn dĩ ko hề tồn tại, cái ý này thật ko dễ hiểu chút nào

bồ tát bát địa thì hiểu

bồ tát bát địa ko dùng công cụ khoa học

mà ngay trong cảnh giới thiền định

nhìn thấy rõ ràng, minh bạch, thế mới hữu dụng

cái gì hữu dụng vậy? Các ngài có thiên nhãn, thiên nhĩ

6 loại thần thông đều đầy đủ

hơn nữa, 6 loại thần thông này

rất nhanh là đạt đến viên mãn rồi

nếu các ngài tiếp tục hướng lên cao, là cửu địa, thập địa

đẳng giác, đến diệu giác thì viên mãn rồi

lúc bản năng dần đạt tới viên mãn là đã có thể thấy được

vì thế, khoa học kỹ thuật có ích gì

nhà khoa học dùng kỹ thuật phát hiện được

họ thấy rõ rồi, nhưng chẳng ích gì

họ ko có thiên nhãn, ko có thiên nhĩ

họ cũng chẳng cách nào đạt được thọ dụng

phật pháp, bạn thấy rồi sẽ có thọ dụng chân thật

nhà khoa học phát hiện ra cực vi sắc

trong cực vi sắc vẫn có thế giới

nhưng nhà khoa học ko thấy

bồ tát phổ hiền có năng lực

nhập vào thế giới của cực vi sắc đi lễ phật

đến đó nghe kinh thính pháp

điều này nhà khoa học vĩnh viễn ko thể làm được

chúng ta trong kinh hoa nghiêm có thấy nói đến chuyện này

giới khoa học hiện này vô cùng sôi nổi

họ đang tìm kiếm bí mật thứ 2, chính là ý niệm

sự thật về hiện tượng tâm lý

hiện nay họ đang tập trung lực lượng để tìm cái này

tìm được hiện tượng vật chất rồi

phơi bày được bí mật này rồi

ý niệm, khởi tâm động niệm

vật chất là từ khởi tâm động niệm mà sinh ra

vì thế, nền tảng của hiện tượng vật chất

là hiện tượng tinh thần

ko có ý niệm ắt ko có hiện tượng vật chất

hiện nay, phải tìm đến phần thứ 2 này

hiện tượng tinh thần là gì

hiện nay chúng ta đến tiệm sách

sẽ thấy rất nhiều báo cáo về thứ này

chẳng hạn <bí mật của niệm lực>

hay <năng lượng của niệm lực>

đều là những thứ bất khả tư nghì

chúng tôi tin sau hai, ba mươi năm nữa thôi

bài toán này khẳng định sẽ được tìm ra

sau khi giải được rồi, phần sau vẫn còn 1 câu đố khác

thế hiện tượng tinh thần từ đâu mà có

phật nói với chúng ta từ nghiệp tướng mà có

vậy do đâu có nghiệp tướng? Từ 1 niệm bất giác

1 niệm bất giác từ đâu mà có

1 niệm bất giác ko có nguyên nhân

ko có nguyên nhân ngụ ý

nó là giả, nó ko phải thật

chỉ có tự tánh là thật

tự tánh như như bất động

1 niệm bất giác là mê

như như bất động là giác

1 niệm bất giác chính là khởi tâm động niệm

nó cực kỳ vi tế, chúng ta ko thể biết được

bồ tát di lặc có nói

<1 cái búng tay có 32 ức trăm ngàn niệm>

1 giây có thể búng được 7 lần

vậy 32 ức trăm ngàn nhân với 7

chính là 2100 ngàn tỷ, đơn vị là giây

chúng ta xem tiếp, phần sau bảo rằng

(Nương tâm tánh ấy niệm Phật)

tâm tánh, cái tánh ấy

năng sanh vạn pháp, cũng năng hiện vạn pháp

chúng ta nương vào tâm tánh ấy niệm phật

(cầu sanh tịnh độ)

chính là tùy duyên diệu dụng

phổ độ lợi ích cho hết thảy chúng sanh

tùy duyên như thế nào

nghĩa là 1 câu phật hiệu niệm đến cùng

đừng phân biệt, đừng chấp trước

ko khởi tâm ko động niệm thì chúng ta làm ko được

vì đó là cảnh giới của pháp thân bồ tát

chúng ta bây giờ chỉ có thể làm đến

ko phân biệt, ko chấp trước thôi

đây chính là thật học phật

chính là công phu chân thật

ko những niệm phật ko phân biệt ko chấp trước

mà ngay đời sống thường ngày

mỗi ngày làm việc, đối người tiếp vật

đều phải dùng ko phân biệt ko chấp trước

vì sao vậy? Vì đó là chân tâm

phân biệt là ý thức thứ 6

chấp trước là mạt na thức

người thật tu hành

phải hiểu được chuyện chuyển 8 thức thành tứ trí

ở đâu mà chuyển vậy?

ngay lúc các căn đối mặt với cảnh giới

ngay chỗ ấy mà chuyển

mắt tiếp xúc là sắc trần

tai tiếp xúc là thanh trần

mũi tiếp xúc là hương, lưỡi tiếp xúc là vị

thân tiếp xúc là xúc chạm, ý tiếp xúc là trí

6 căn tiếp xúc với cảnh giới 6 trần

lúc đó hãy học ko phân biệt ko chấp trước

đó là gì? Là chuyển thức thành trí

ta chỉ cần ko dùng phân biệt

diệu quan sát trí liền xuất hiện

chỉ cần ta ko chấp trước

bình đẳng tánh trí xuất hiện

diệu quan sát trí chính là tâm thanh tịnh

trên đề kinh của của chúng ta

bình đẳng tánh trí

chính là tâm bình đẳng được nói trong kinh

thanh tịnh, bình đẳng xuất hiện

thanh tịnh, bình đẳng là chân tâm

dùng chân tâm, ko dùng vọng tâm

tức là chuyển thức thành trí

thức là vọng tâm

diệu quan sát, tâm bình đẳng là chân tâm

đây gọi là thật tu hành, gọi là thật công phu

tâm bình đẳng xuất hiện

bạn đối với hết thảy người, việc hay vật

đều ko còn phân biệt

ấy là tùy duyên, cái gì cũng đều tốt

chẳng có thứ nào là ko tốt

tâm thanh tịnh hiện tiền, diệu quan sát

tâm bình đẳng hiện tiền

bình đẳng tánh trí xuất hiện rồi

đây là chân thật tu hành

phải tôi luyện ngay trong đời sống hằng ngày

nơi nào là đạo tràng vậy

nơi 6 căn tiếp xúc với cảnh giới 6 trần

chính là đạo tràng tu hành của chúng ta

đừng dùng vọng tâm, vọng tâm sẽ tạo nghiệp

nặng thì tạo nghiệp luân hồi

nhẹ thì tạo nghiệp 10 pháp giới

rất phiền phức, lãng phí thời gian rất dài

trải qua biết bao khổ nạn

bạn mới dần dần rời xa nó được

phương pháp này của tịnh tông diệu cực

những điều này đều rất vi tế

người với tâm khí bao chao

ko thể dùng được, dùng ko vào

vậy làm thế nào đây? Thì niệm phật

hải hiền lão hòa thượng vì chúng ta biểu pháp ko động ý niệm thì quá tốt vừa động toàn là a di đà phật toàn bộ đều quy về a di đà phật trong tâm chỉ có a di đà phật ngoại trừ a di đà phật ra, cái gì cũng ko có như vậy mới có thể chuyển thức thành trí niệm đến công phu thuần thục rồi hốt nhiên sẽ khai ngộ khai ngộ rồi, trí huệ sẽ hiện tiền, ko có gì khác buông xả phiền não tập khí rồi, ko còn nữa hiện tiền toàn là trí huệ đó gọi là làm được <kỳ nghĩa tự thấy> vậy nhìn thứ gì thì biết được thứ ấy nghe thứ gì thì hiểu được thứ ấy tiếp xúc với mọi cảnh giới, đều hiểu được ý nghĩa trong đó thảy đều sanh trí huệ ko sanh phiền não phiền não chính là phân biệt chấp trước ko có phân biệt, ko có phiền não

(Nương tâm tánh ấy, niệm Phật cầu sanh Tịnh Ðộ thì)

(năng niệm là tâm Thật Tướng)

(sở niệm là vị Phật của Thật Tướng)

(cái được sanh là cõi Thật Tướng)

(đều do Thật Tướng Chánh Ấn in vào)….tốt!

(Vì vậy, đại sư nói: ‘Quyết định chẳng sai là Thị)

chữ đại sư này là chỉ cho ngẫu ích đại sư

ngẫu ích đại sư giảng đoạn này quá hay

giảng hết sức tuyệt

chúng ta phải ghi nhớ lấy

hôm nay thời gian đến rồi

chúng ta chỉ học đến đây thôi

học 2 chữ <như thị>